
Uitnodiging tot gesprek 
Voor de zomervakantie heb ik een opmerkelijk boek 
gelezen: 'De Uitnodiging', geschreven door de in Amerika 
wonende Canadees W. Paul Young. Het is in rap tempo 
een bekend boek geworden. In de VS heeft het nummer 1 
gestaan op de bestsellerslijst van de New York Times en er 
zijn onder zijn Engelse titel "The Shack" inmiddels miljoenen 
exemplaren van verkocht. In de maand september stond 
het boek in ons land opnieuw op nummer 1 in de 
Christelijke Boekentoptien. Het is een boek dat je op je 
verjaardag van vrienden krijgt met de opdracht: "dit móet 
je eens lezen!". Zo is het mij ook vergaan. 
 
Het boek zuigt je naar binnen in een bloedstollend verhaal. 
Hoofdpersoon Mackenzy Allen Phillips is een vijftiger, man 
van Nan en vader van vier kinderen. Hij leeft met het 
Grote Verdriet: vier jaren geleden is zijn jongste dochter 
Missy op gruwelijke wijze vermoord. Zijn vrouw en hij 
proberen beiden op de één of andere manier met dit 
verdriet te leven. Nan slaagt er in troost te vinden bij God. Mack eigenlijk niet, hij kan zich 
niet aan de bitterheid ontworstelen die er in hem is gaan groeien. Op een koude winterdag 
vindt Mack in zijn brievenbus een brief met een uitnodiging: "Kom naar de hut", ondertekend 
met “Papa”. Alleen Mack weet dat dit de naam is waarmee Nan God aanspreekt. De hut (The 
Shack) is de plaats, ergens midden in de wildernis, waar zijn dochtertje vermoord is. Na lang 
aarzelen besluit Mack te gaan en heeft daar een ontmoeting met de drie personen van God. In 
lange gesprekken met Papa, Jezus en Sarayu (Indisch voor 'verrassende wind') komt hij tot 
verzoening met God en zelfs met het Grote Verdriet. 
 
Toen ik de eerste aankondigingen van het boek las, voelde ik tegenzin om het te gaan lezen. 
Dat had maken met de manier waarop de personen van God worden uitgebeeld. Bijv. God de 
Vader, als ‘Papa’, een Afro-Amerikaanse moeder, die tussen de gesprekken door de hele dag 
staat te koken en te bakken voor Mack. Het gaf me het idee dat de schrijver probeert het 
bijbelse beeld van God de Vader te veranderen in een politiek correcte persoon die voor 
iedereen te aanvaarden is. Daar zit ik niet op te wachten. 
 
Maar heel wat oprechte christenen om me heen bleken daar helemaal geen moeite mee te 
hebben. Daarom ben ik het toch maar eens gaan lezen, benieuwd wat zij er toch in zagen. En 
inderdaad bij het lezen vallen die bezwaren weg. De schrijver heeft beslist niet de bedoeling 
om God op de één of andere manier acceptabeler te maken. Maar hij beschrijft God, die 
omwille van de relatie met Mack, zich op een heel andere wijze aan hem toont, dan die 
verwacht zou hebben. De schrijver probeert niet af te rekenen met de bijbelse beelden van 
God, maar probeert je bewust te maken van de verrassende grootheid van God, die vér boven 
ons voorstellingsvermogen uit gaat. En dus ook vér boven onze godsbeelden uit. 
En dat maakt het niet alleen een spannend, maar ook een verrassend en verrijkend boek. 
Ook als je het niet overal mee eens bent, is het een uitnodiging tot een diepgaand gesprek over 
je kijk op God. 
 
Ruzie rondom ‘de hut’ 



Maar het boek, roept bij christenen sterke, tegengestelde, reacties op. Zo enthousiast als de 
éné groep lezers over het boek is, zo ongelukkig zijn anderen er mee. Dezen zien het als vergif 
en zouden het boek het liefst op een lijst met verboden boeken zetten. In de VS werd van 
sommige kansels zelfs nadrukkelijk opgeroepen het boek niet te lezen. Toch klinken deze, 
uiteenlopende, geluiden op in een groep die onderling zeer verbonden is in hun christelijk 
geloof. Hoe kan dit? 
 
Een deel van de bezwaren heeft te maken met het beeld dat Young van God schetst. God de 
Vader toont zich als een zorgzame Afro-Amerikaanse moeder, de Heer Jezus als een Joodse 
timmerman in werkkleding en de Heilige Geest als een ranke, bewegelijke, Aziatische vrouw. 
Er zijn lezers die er sowieso moeite mee hebben dat God op deze manier in een fictieverhaal 
meespeelt. Je krijgt de indruk dat ze van mening zijn dat men helemaal geen beeld van God 
mag hebben. God is immers 'Geest' en 'niemand heeft Hem ooit gezien' (Joh. 1,18). Young had 
-uit eerbied voor God- deze grens niet over mogen gaan. M.i. merkt Young terecht op dat 
God Zichzelf in de Bijbel ook in bepaalde gedaanten toont, ondanks dat Hij Geest is. Denk 
aan de drie mannen die bij Abraham op bezoek komen (Gen. 18), aan in welke gedaante Hij 
Jesaja 'zelf' roept vanuit de tempel (Jes. 6) en hoe Hij zich vervolgens weer in een niet te 
vatten gestalte aan Ezechiël toont (Ez. 1). Young heeft niet de bedoeling om God in een beeld 
te vangen. Hij wil juist laten zien hoe God zich in zijn grootse zorgzaamheid op een bij Mack 
passende manier kan tonen. In zijn jeugd mishandeld door zijn vader, liep die met een enorm 
trauma tegenover 'vaders' rond. Young beschrijft een God die zorgzaam en invoelend het 
trauma van Mack omzeilt. 
 
Anderen vinden dat je dan wel beelden voor God kunt gebruiken, maar dat de beelden die 
Young voor God gebruikt niet passend zijn. Men mag  alleen beelden gebruiken die in de 
bijbel voor Hem gebruikt worden. Die Afro-Amerikaanse moeder wordt door sommigen als 
heel ongepast beleefd. Waarom, vraag ik me af? Is de 'Oude van dagen' in het boek Daniel 
(Dan. 7,9) passender voor God dan die Afro-Amerikaanse moeder? En waar komt dat gevoel 
vandaan? Vanuit onze eerbied voor de Bijbel of hebben veel mensen diep in hun hart toch 
wel degelijk een vast beeld van God (bijv. een oude, wijze, blanke, man)? En is dát beeld 
volgens hun eigen standaard dan wél passend voor God? Maar dan is het heel interessant wat 
er hier gebeurt, en brengt Young met zijn beelden voor God onze eigen innerlijke beelden aan 
het licht. Beelden die volgens de boodschap van de Bijbel net zo min passend voor God 
zouden moeten zijn. Want ook oude, blanke, mannen zijn zondig. God tóónt zich aan ons, 
zonder zo te zijn. Zo nodigt Young je uit om op een fundamentele manier over je beeld van 
God na te denken en gesprek te gaan.  
 
Uitnodiging tot therapie? 
Maar, bij alle verrassing, is er ook vervreemding. Bij bepaalde gedeelten bleef ik toch ook 
haken. Bij voorbeeld bij Youngs omgaan met vergeving en verzoening. 
Het mooie van het boek is dat alles goed lijkt te komen. Het vermoorde dochtertje Missy is 
veilig geborgen in Jezus' nabijheid. En niet alleen Missy is daar, maar ook de vader van Mack 
die hem in zijn jeugd vreselijk mishandelde. Het komt tot een indrukwekkende verzoening 
tussen hem en Mack op 'het feest der lichten' (p. 234). Ja, op een bepaalde manier is zelfs de 
moordenaar van Missy aanwezig in de gesprekken tussen 'papa' en Mack. 
God wil dat Mack hem vergeeft. "Maar deze man..." protesteert Mack. "Hij is ook mijn zoon. 
Ik wil hem verlossen", antwoordt God: "in Jezus heb ik alle mensen hun zonde tegen mij 
vergeven, maar slechts een aantal kiest voor een relatie met mij, (...). Wanneer je ervoor kiest 
om de ander te vergeven, houd je pas echt van hem." Mack werpt tegen: "Ik houd niet van 
hem!" (...) God reageert: "Maar ik wel, Mack, niet vanwege wat er van hem geworden is, 
maar vanwege het gebroken kind dat zo verworden is door pijn. (...) Als je iemand vergeeft 
spreek je die persoon vrij van veroordeling..." Die vergeving is dan de kracht waardoor het tot 
verzoening kan komen, lezen we even eerder (p. 257). In een interview beroept de auteur 



zich daarvoor op 2 Kor. 5,19: Het is God die door Christus de wereld met zich heeft 
verzoend: hij heeft de wereld haar overtredingen niet aangerekend. Het lijkt of hij daarmee 
de Alverzoening voorstaat. In antwoord op vragen naar zijn standpunt daarover, is Young 
daar onduidelijk over. De indruk blijft: God zal zich met iedereen (gelovig én ongelovig) 
verzoenen. 
 
Zo'n 'happy end' sluit, denk ik, direct aan op een diepgevoelde wens van ons allemaal. We 
willen graag dat het helemaal goed komt. Goed op een manier alsof het nooit gebeurd was. 
En, op een voor ons onbegrijpelijke manier zal God het ook goed maken voor allen die in 
Christus geloven. Hij belooft immers dat Hij alle tranen uit hun ogen zal wissen (Open. 7,17, 
21,4). Maar dat doet Hij niet met voorbijgaan aan het kwaad. Daarvoor is het kwaad te 
kwaad en helaas niet zelden bewust gewild. Bij Young krijg je de indruk dat het kwaad een 
soort vreemde afwijking is waarvan iedereen vroeger of later genezen wordt. Maar hoe 
verknipt mensen op deze wereld ook kunnen zijn, en hoe - daarvan ben ik overtuigd - God 
ook met alle omstandigheden rekening kan (Hij kent ze echt!) en zál houden, er zijn ook 
mensen die bewust kiezen voor het kwaad, en als zij daaraan vasthouden gaan ze met dat 
kwaad ten onder (1 Kor. 6,10). Mensen houden hun eigen verantwoordelijkheid en moeten 
zich zoals Paulus in het vervolg van 2 Kor schrijft ook 'met God laten verzoenen' (5,20). 
 
Zoals Young het beschrijft komt het mij vreemd, onbevredigend, ja haast wreed voor. 
De bittere realiteit van het kwaad is op een vreemde manier afwezig in het tweede deel van 
het verhaal. Het wordt wel verzoend maar niet bestraft. Missy en Mack worden door de 
kwalijke effecten ervan heen geholpen, maar er wordt hun geen recht gedaan, zo lijkt het. 
Want God heeft de wereld in zijn geheel met zich verzoend. En die verzoening lijkt hoe dan 
ook en bij wie dan ook tot vergeving te leiden. En nu beweegt God Mack om bij voorbaat 
dezelfde weg te volgen zodat het ook voor tussen hem en de moordenaar tot vergeving en 
verzoening kan komen. Nog voordat de moordenaar het vraagt, moet hij hem vergeven. Dat 
komt op mij bijna wreed over. O ja, ook bij Young blijft het oordeel, maar waar blijft de 
bestraffing van het kwaad? 
 
Ik beschouw mezelf als een gelukkig mens. Er is veel waarvoor ik dankbaar kan zijn. Maar ook 
ik heb - zoals velen - bittere ervaringen met mensen. Ze deden me kwaad dat soms diepe 
littekens in mijn ziel heeft gekerfd. Die mensen zullen me daarvoor - zover ik het kan overzien 
- nooit om vergeving vragen, want zij staan in 'hun recht'. Mijn Heer leert me geen wraak te 
nemen en geen wraakgevoelens te koesteren, want de vergelding komt alleen Hem toe (Rom. 
12,19). Ik doe mijn best om Hem daarin te volgen. Een toekomst waarin mensen lijden onder 
de straf van God is voor mij geen wens en geeft me ook geen voldoening. God is genadiger 
dan ik en toch kan Hij óók rechtvaardig zijn. Tegelijkertijd! En daarom heb ik het vertrouwen 
dat Hij me geen therapie aanbiedt om het kwaad een plaats te geven, maar dat Hij me 
werkelijk recht zal doen, door het kwaad kwaad te laten en het dan voor altijd weg te doen. 
 
Natuurlijk Young schreef een roman en geen dogmatiek. Maar op dit punt laat zijn 
verbeelding me onvoldaan achter. Als het om de macht van het kwaad gaat, spreekt het boek 
'De grote scheiding' van C.S. Lewis méér tot mijn verbeelding. 
En dat maakt ‘De Uitnodiging’ tot een verrassend boek met een ietwat wrange nasmaak.  
 
Wieb Dijksterhuis 
 
N.a.v. W. Paul Young, De uitnodiging. Kampen: Kok 2008,  302 p. 


